

7- أن الغلو في الصالحين سبب للوقوع في الشرك .

8- أن الرسول ( عبدٌ لا يُعبد ، ورسول لا يُكذب .

9- التحذير من التشبه بالكفار .

10- أن أشرف وصف للإنسان أن يكون عبد لله ، قال تعالى : ? وعباد المرحمن الذين يمشون على الأرض هوناً ? وقال تعالى : ? ولقد سبقت كلمتنا لعبادنا المرسلين ? ، فوصفهم الله بالعبودية قبل الرسالة ، مع أن الرسالة شرف عظيم .

11-العبادة حـق الله ليسـت حقـاً لمخلـوق بـل حـق لله سـبحانه وتعالى

12-هـذا موقـف المسـبح - عليـه الصـادة والسـادم- في الـدنيا والآخـرة أنـه عبـد الله ورسـوله، لـيس لـه مـن الربويـة شـيء، ولا يستحق من العبادة شيئاً.

13- إذا كنان المسيح ليس لنه حق في العبادة، وعمند صبلى الله عليه وسلم ليس لنه حق في العبادة، وجميع الرسل، فكيف بغيرهم من الأولياء والصالحين.

14-في هـذا الخـديث دليـل على مـا سـاقه المصـنّف مـن أجلـه، وهـو أن الغلو في الصالحين يسبِّبُ كَفَرَ بني آدم وتركهم دينهم

15- شفقته صلى الله عليه وسلم بأمته، حيث حلّرهم مما وقعت فيه النصارى.

16-قولـه صلى الله عليه وسلم: "إغما أنما عبد، فقولـوا: عبد الله ورسـوله" "إغما" هـذه كلمهة خصر، أي: أن شـأيي ومكاني أنـي عبد الله سبحانه وتعالى، لبس لي من الربوبية شيء، والعبد لا يُعلى فيـه ويُطرُّ، ويُرفع فوق منزلته.

17 قوله: عبد الله ورسوله" أرشدنا صلى الله عليه وسلم إلى أن نقول فيه الكلام الواقع واللاكنق به صلى الله عليه وسلم، وهو أنه عبد الله ورسوله

18- دلَ هـذا على أنـه يُمـدح صـلى الله عليـه وسـلم بصـفاته مـن غير زيادة ومن غير نقص، وهي: العبودية والرسالة

19-قوله: "عبد الله" ردِّ على الغلاة الذين يغلون في حقه صلى الله عليه وسلم.

20-قوله: "رسوله" ردِّ على المكذبين الذين يكذّبون برسالته صلى الله عليه وسلم، والمؤمنون يقولون: هو عبد الله ورسوله.

هذا وجه الجمع بين هذين اللّفظين، أن فيهما رداً على أهل الإفراط وأهل التفريط في حقه صلى الله عليه وسلم.

21-المؤمنون بمدحون الرسول صلى الله عليه وسلم بما فيه من الصفات الحميدة والرسالة والعبودية، كما أرشد إلى ذلك النبي صلى الله عليه وسلم وهذا هو المدح الصحيح المعندل، الذي فيه الأجر وفيه الخبر، وهو وصفه صلى الله عليه وسلم بصفاته الكريمة من غير زيادة ولا تقصان.

مناسبة الحديث للباب:

حيث دل الحديث على أن الغلو في النبي صلى الله عليه وسلم وهو أشرف الحلق، يخرج المسلم من دينه كما أخرج النصارى من دينهم غلوهم في عيسى.

بناسية الحديث للتوحيد:

حيث دل الحديث على أن الغلو في المخلوفين قد يؤدي إلى عبادتهم المنافية للتوحيد.

## المناقشة: أخي السلم اختبر نفسك لبيان مدى استفادتك من الطوية:

أ. اشرح الكلمات الآتية: لا تطروني، كما أطرت
 الأصلام الذر مدد، عد الأدورسولة

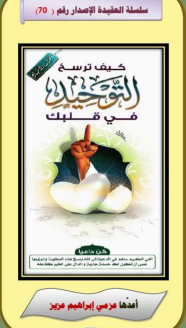
النصارى ابن مريم، عبد الله ورسوله. ب. اشرح الحديث شرحا إجماليا.

 ج. استخرج أربع فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ.

د. وضح مناسبة الحديث لباب ما جاء أن سبب كفر بني آدم وتركهم دينهم هو الغلو في الصلاحين. هـ وضح مناسبة الحديث للتوحيد.

والله اعلم .....وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم

عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ



الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على اشرف الانبياء والمرسلين

نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم .

عَنْ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ ، قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللَّهُ عَلَيْهُ النَّصَارَى عيسَى ابْنَ مَرْيَمَ ، فَإِنْمَا أَنَا عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ "
متفق عليه

## شرح الكلمات:

لا تطروي: الإطراء هو مجاوزة الحد في الملح والكذب فيه. كما أطرت النصارى ابن مرم: حيث تجاوزوا الحد في تعظيم عيسى وجعلوه ربا يعبد. عبد الله ورسوله: لا ترفعوني فوق منزلتي التي أنزلتي الله فيها، فلا تفرطوا في تعظيمي إنما أنا عبد، ولا تفرطوا في طاعتي وتصديقي إنما أنا رسوله. فأي المشركون إلا مخالفة أمره وارتكاب نهيه ، فعظموه بما ينهاهم عنه وحذرهم منه ، وناقضوه أعظيم مناقضة ، وضاهوا النصارى في غلوهم وشركهم ، ووقعوا في المخذور ، وجرى منهم الغلو والشرك شعراً ما يطول عده .

## الشرح الاجمالي :

ينهى النبي صلى الله عليه وسلم في هذا الحديث أمنه أن تجاوز الحد في مدحه؛ لتلا يؤدي إلى رفعه فوق منزلته التي أنزله الله بمما، ثم يبين صلى الله عليه وسلم الصراط السوي، وهو الذي ينبغي أن نصفه به وهي

العبودية لله -تبارك وتعالى- والرسالة وذلك يقتضى تصديقه فيما أخبر وطاعته فيما أمر، واجتناب ما عنه نهي وزجر، وأن لا يعبد الله إلا بما شرع. والإطراء هو: زيادة المدح والمبالغة فيه، كما هي عادة بعض المدّاحين من الشعراء وغيرهم، وهذه صفة ذميمة، فإن كثرة المدح والزيادة في ذلك منهى عنها في حق الرسول صلى الله عليه وسلم وفي حق غيره، ولكن في حق الرسول أعظم، لأن ذلك يؤدي إلى الشرك والكفر، فإن الغلو في مدح الأنبياء يؤدي إلى الشرك، كما حصل للنصارى واليهود حينما غلو في الأنبياء. فمعنى قوله: "لا تُطروني" يعنني: لا تزيدوا في مدحي. "كما أطرت النصارى ابن مريم" النصارى المراد بمم: أتباع عيسى عليه السلام، قيل: سُمُّوا نصارى نسبة إلى البلد: الناصرة في فلسطين، أو من قوله تعالى: {قَالَ اخْوَارِيُّونَ خُنْ أَنْصَارُ اللَّهِ}، وهم أهل ملَّة من الملل الكتابيَّة، ويسمّون بالنصارى، أما أن يسمَوا بالمسيحيين- كما عليه النّاس الآن- فهذا غلط، لأنه لا يقال: المسيحيون إلا لمن اتبع المسيح عليه السلام، أما الذي لم يتبعه فإنه ليس مسيحيًّا، وإنما هو نصراني، فاسمهم في الكتاب والسنّة: النصارى. كما أن اليهود نفروا من الاسم الخاص بهم في الكتاب والسنة وهو اليهود فسموا أنفسهم إسرائيل، وإسرائيل هو نبي الله يعقوب - عليه الصلاة والسلام- فليسوا هم إسرائيل، وإنما هم اليهود. هذا هو اللفظ الموضوع هُم، الذي رُبطت به اللعنة والغضب من الله سبحانه وتعالى بسبب كفرهم بالله وعنادهم وتعنتهم، فهم اليهود. نعم، يُقال: بنو إسرائيل- كما سمّاهم الله بذلك - لأَغْم من ذرية يعقوب عليه السلام في الغالب، وفيهم أناس يهود ليسوا من ذرية إسرائيل، لكن الغالب عليهم أنحم من بني إسرائيل.

وعلى كل حال؛ لا يجوز أن يقال: إسرائيل، وإنما يقال: اليهود، أو يقال: بيوا إسرائيل. " كما أطرت النصارى" أي: كما غلت النصارى في مدح المسيح عليه السلام لأنه ليس له أب لأن الله خلقه من أم بلا أب بقوله: {كُنْ}، فهو تكوّن بالكلمة من أول لا يقوله: {كُنْ}، فهو تكوّن بالكلمة من قوله: {كُنْ}، فهو تكوّن بالكلمة من بأمر الله سبحانه وتعالى حين قال له: "كُنْ فكان بأمر الله، سبب تسميته كلمة الله والله قادر على كل شيء، فالله خلق آدم من غير أب ولا أم، خلقه من غير أب ولا أم، خلقه من غير أب ولا أم،

وَاحِدَةِ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا}، وخلق عيسى أم بلا أب، وخلق سائر البشر من أم وأب، ولهذا يقول الله جل وعلا: {إِنَّ مَثَلَ عِيسَى عِنْدَ اللَّهِ كَمَثَل آذَمَ خَلَقَهُ مِنْ تُرَابٍ}، فإذا كنتم تعجبون من خلق عيسى من أم بلا أب، فآدم عليه السلام أولى بالعجب، لأن الله خلقه من تراب { مُّ قَالَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ} كيف أطرت النصارى ابن مريم؟، قالوا: إنه ابن الله، أو هو الله، أو ثالث ثلاثة. ولا يزالون على هذه المقالة إلى الآن، في إذاعاتهم، وفي كتاباتهم. فسبب وقوعهم في هذا الكفر هو: الغلو-والعياذ بالله-، لأخم لم يرتضوا أن يصفوا عيسى بأنه عبد الله ورسوله، وإنما زادوا وقالوا: إنه ابن الله جاء ليخلص الناس من الخطيئة، وقُتل وصُلب من أجل أن يخلّص النّاس من الخطيئة، ثمّ بعد قتله وصلبه قام وصعد إلى السماء. وهذا كذب تَحْضٌ، كذبه الله وردّه بقوله: {وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِنْ شُيِّهَ لَمُمْ}، فالذي قُتل وصُلب هو شخص غير المسيح، ألقى الله شبه المسيح عليه، فقُتل وصُلب، لأنه خان ودلَّ الكفرة على مكان المسيح، أما المسيح فإنه رفعه الله إليه، ولهذا لم يجزموا أن الذي قتلوه هو المسيح: قال تعالى: {وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَفُوا فِيهِ لَفِي شَكِّ مِنْهُ مَا فَهُمْ بِهِ مِنْ عِلْمٍ}. فالحاصل؛ أن هذا هو غلو النصارى، أنهم مدحوا المسيح ورفعوه فوق منزلته، حتى عبدوه من دون الله، وادّعوا فيه الربوبية

الفوائد: 1- . تحريم الغلوفي تعظيم الأنبياء والصاخين.

2. حرص النبي صلى الله عليه وسلم على سد الذرائع.

3. إثبات غلو النصارى في عيسى.

4. الرد على من اعتقد في النبي صلى الله عليه وسلم أكثر من الرسالة.

5- أن الغلو في الصالحين شرك .
 6- قال الشيخ السعدي رحمه الله : " واعلم أن الحقوق ثلاثة :

ال النسبة السعدي رحمه الله : ورامه من الحقوق الدالة وعبادته وحده لا شريك له ، والرغبة والإنابة إليه حباً وخوفاً ورجاعً . وحق خاص بالرسل عليهم صلوات الله ، وهو توقيرهم وتبجيلهم والقيام بحقوقهم الخاصة . وحق مشترك ، وهو الإيمان بالله ورسله ، وطاعة الله ورسله ، وعجة الله ورسله ، ولكن هذه لله أصلاً وللرسل تبعاً لحق الله " . أ.هـ