

## فائدة :

وقد ذكر ابن القيم عن هذه الآية مراتب الدعوة بالنسبة لحال المدعو:

أ- طالباً للحق ، فهذا يدعو بالحكمة ولا يحتاج إلى موعظة وجدال .

ب- منشغلاً بضد الحق لكنه لـ وعرف آثـره واتبعـ ، فهـذا يحتاج إلى الموعظة والترغيب والترهيب

ج- معانــداً معارضــاً يجــادل بــالتي هــي أحســن فـــإن رجــع وإلا

4- في هـذا دليـل علـي أنـه يُشــرط في الداعيـة أن يكـون على بصيرة، أي: على علم بما يدعو إليه، أما الجاهل فلا يصلح للدعوة، بل لابد أن يسزود بالعلم قبل أن يَشْرَع في الدعوة، لأنه في دعوته يتعرض إلى شبهات

5- قال الشيخ عبد الرحمن بن محمد بن قاسم: ((لا بد في الدعوة إلى الله من شرطين:

أ- أن تكون خالصة لوجه الله.

ب- أن تكـون علـى وفـق سـنة رسـوله -صــلى الله عليــه وسلم-، فإن أخل الداعي بالشرط الأول كان مشركا. وإن أخسل بالشابي, كسان مبتدعا, كمسا أن علسي السداعي أن يكون عالمًا فيمنا ينأمر بنه, وفيمنا ينهني عنبه, رفيقنا فيمنا ينأمر به وفيما ينهى عنه))

5-هذه الآية لها معنيان :

الأول: لكسى تكسون مسن أتباع الرسسول لابعد أن تسدعو إلى الله وإلا لم تــكُ على حقيقــة التبعيــة المرضــية الــتى يترتــب عليهــا

الثانى: أى أنه هو ومن اتبعه يدعون على بصيرة وليس على جهل وغيرهم قد يدعو إلى الله ولكن ليس على بصيرة فأحبار اليهود ورهبان النصارى يدعون إلى الله كما يظنون لكنهم ليسوا على بصيرة إنما يدعون إلى الضلال والشرك.

6-وجوب الإخلاص في الدعوة إلى الله.

7- يجب أن تكون الدعوة إلى الله قائمة على الحجة والبرهان.

8- وجوب البراءة من الشرك وأهله.

9- لا يصح العمل إلا موافقا لما جاء به الرسول صلى الله عليه وسلم. 10- وجوب تنزيه الله عما لا يليق بجلاله.

11 - ينبغي للمسلم أن يتقي الله في أموره كلها، وينبغي للــــداعين لله أن يلتزمــــوا بــــالعلم النــــافع وينظـــر في وســــائل يستحسـنها، لا يجعــل استحســانه ومحبتــه للشــيء لا ينبغــي أن ينسبه للدين؛ بـل يعـرض منهجــه ووســائله علــى شــرع الله، ويبــدأ يقــارن بــين المصــالح والمفاســد، بــين النــافع والضــر بــين مــا يغلــب خيره وما يغلب شره، بين ما خيره راجح وبين ما شره راجح.

12- لم يأمر الله جل وعلا نبيه صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وأمته من بعده أن يزدادوا من شيء شيئا إلا أن يزدادوا من العلم، فقال جل وعلا في سورة طه (وَقُلْ رَبِّ زِدْتِي عِلْمًا) [طه:114].

## مناسبة الآية للباب:

حيث دلت الآية أن سبيل النبي صلى الله عليه وسلم ومن اتبعه هي الدعوة إلى دين الله، وهذا متضمن الدعوة إلى شهادة أن لا إله إلا الله.

المناقشة: أخي المسلم اختبر نفسك لبيان مدى استفادتك من المطوية:

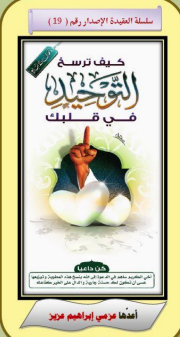
أ. اشرح الكلمات الآتية: سبيلي، أدعو إلى الله، بصيرة، اتبعني، سبحان الله. ب. اشرح الآية شرحا إجماليا.

ج. استخرج خمس فوائد من الآية مع ذكر

د. وضح مناسبة الآية لباب الدعاء إلى شهادة أن لا إله إلا الله.

والله اعلم ..... وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم .

إلى الله على بصيرة



الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على اشرف الانبياء والمرسلين نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم .

> قال الله تعالى: {قل هذه سبيلي أدعو إلى الله على بصيرة أنا ومن اتبعنى وسيحان الله وما أنا من المشركين} 108: م

> > شرح الكلمات:

سبيلي: طريقي وسنتي.

أدعو إلى الله: إلى دينه ودار كرامته.

على بصيرة: على علم وبرهان شرعي وعقلي.

اتبعنی: اقتدی بی.

سبحان الله: أنزه الله وأعظمه من أن يكون له شريك أو نديد. وقوله: " إلى الله " ; لأن الدعاة إلى الله ينقسمون إلى قسمين:

1- داع إلى الله.

2- داع إلى غيره.

فالداعي إلى الله تعالى هو المخلص الذي يريد أن يوصل الناس إلى الله تعالى. والداعي إلى غيره قد يكون داعيا إلى نفسه، يدعو إلى الحق لأجل أن يعظم بين الناس ويحترم، ولهذا تجده يغضب إذا لم يفعل الناس ما أمر به، ولا يغضب إذا ارتكبوا نميا أعظم منه، لكن لم يدع إلى تركه ومن دعا

إلى الله ثم رأى الناس فارين منه; فلا يبأس، ويترك الدعوة، فإن الرسول صلى الله عليه وسلم قال لعلى: " انفذ على رسلكو فوالله و لأن يهدى الله بك رجلا واحدا خير لك من حمر النعم يعنى: أن اهتداء رجل واحد من قبائل اليهود خير لك من حمر النعم، فإذا دعا إلى الله ولم يجب; فليكن غضبه من أجل أن الحق لم يتبع، لا لأنه لم يجب، فإذا كان يغضب لحذاة فمعناه أنه يدعو إلى الله، فإذا استجاب واحدة كفي، وإذا لم يستجب أحدة فقد أبرأ ذمته أيضا، وفي الحديث: " والنبي وليس معه أحد ".ثم إنه يكفي من الدعوة إلى الحق، والتحذير من الباطل: أن يتبين للناس أن هذا حق وهذا باطل; لأن الناس إذا سكتوا عن بيان الحق، وأقر الباطل مع طول الزمن وينقلب الحق باطلا، والباطل حقا.

وقوله: " على بصيرة ": أي: علم: فتضمنت هذه الدعوة الإخلاص والعلم؛ لأن أكثر ما يفسد الدعوة عدم الإخلاص، أو عدم العلم، وليس المقصود بالعلم في قوله: " على بصيرة " العلم بالشرع فقط، بل يشمل: العلم بالشرع، والعلم بحال المدعو، والعلم بالسبيل الموصل إلى المقصود، وهو الحكمة. فيكون بصيرا بحكم الشرع، وبصيرا بحال المدعو، وبصيرا بالطريق الموصلة لتحقيق الدعوة، ولهذا قال النبي صلى الله عليه وسلم لمعاذ: " إنك تأتى قوما أهل كتاب:

{أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَني} أي: وأتباعي يدعون إلى الله على بصيرة، فدلَّ على أن من لم يدع إلى الله لم يحقق إتباع الرسول صلى الله عليه وسلم وأن من دعا إلى الله على جهل لم يحقق إتباع الرسول صلى الله عليه وسلم، بل إنه أدخل نفسه فيما ليس من شأنه، وصار خطراً على الدعوة، وعلى الدعاة.

{وْسُبْحَنَ اللَّهِ} سبحان: اسم مصدر من سبّح بمعنى: نَزَّه الله عما لا يليق به من الشرك والقول عليه سبحانه وتعالى بلا علم، فإن الله يُنَزَّه عن الشرك ويُنزَّه عن القول عليه بلا علم، فهذا فيه وجوب تنزيه الله سبحانه وتعالى عن النقائص، وأعظمها الشرك.

{وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ} هذه براءة من الرسول صلى الله عليه وسلم من المشركين، كما تبرُّأ منهم خليل الله إبراهيم- عليه الصلاة والسلام-: {إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِمًا لِلَّهِ حَنِيفًا وَلَمْ يَكُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ} ففيه البراءة من المشركين، يعنى: قطع الحبة والمودّة والمناصرة بينك وبين المشركين، لأنهم

أعداء الله وأعداء رسوله، فلا يجوز لك أن تَوَدَّهم بقلبك أو تناصرهم أو تدافع عنهم: {قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أَسْوَةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ إِنَّا يُرَآءُ مِنْكُمْ وَهِمَّا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ كَفَرْنَا بِكُمْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةُ وَالْبَغْضَاءُ أَبَداً حَتَّى تُؤْمِنُوا بِاللَّهِ وَحُدَهُ}

## المعنى الإجمالي للآية :

قال ابن كثير : ( يقول الله تعالى لرسوله ( آمراً له على أن يخبر الناس أن هذه سبيله ، أي طريقته وسنته ، وهي الدعوة إلى شهادة أن لا إله إلا الله ، يدعو إلى الله بما على بصيرة ، أي على علم وبرهان ويقين ) . أ . هـ مناسبة الآية للباب : أن الله ذكر فيها طريقة الرسول ( وأتباعه وهي الدعوة إلى شهادة أن لا إله إلا الله على علم بما يدعون إليها .

ويأمر الله نبيه في هذه الآية بأن يعلم الناس ويبين لهم طريقته وسنته، وأن منهجه في الحياة هو ومن اتبعه الدعوة إلى دين الله وتوحيده، وأنه في ذلك على علم وبرهان هو ومن اقتدى به وصدق به، وأنه ينزه الله ويعظمه أن يكون له شريك في ربوبيته وأسمائه وصفاته، وأنه بريء من المشركين

## من فوائد الآية :

1- يجب أن تكون الدعوة إلى الله قائمة على الحجة والبرهان

2- وجوب الإخلاص في الدعوة إلى الله .

3- أنه بجب على الدعية أن يكون عالمان وبصيراً فيما يدعو إليه ، والعلم هنا يشمل:

أولاً / العلم بحال المدعو:

ولهذا قال ( لمعاذ حين بعثه إلى اليمن : ( إنك تأتي قوماً أهل كتاب ) ليعرف حالهم ويستعد لهم ، فتعرف مستواه العلمي ومستواه الحديثي ، حتى تتأهب له وتجادله .

ثانياً / العلم فيما تدعو إليه :

بأن يكون عالماً بالحكم الشرعي

ثالثاً / أن يكون عالماً في كيفية الدعوة :

قال تعالى : ( ادع إلى ربك بالحكمة والموعظة الحسنة وجادهم بالتي هي